
中国文学学刊 · 古代文学与文献 第一期第 1卷

基金项目：石河子大学 2023年度高层次人才科研启动项目：“元代文人游谒之风与文学创作研究”（RCSK202315）阶段性
成果

作者简介：郭中华（1985-），男，河南鹿邑，石河子大学文学艺术学院副教授，文学博士、博士后，硕士生导师，研究方向：
古代文学、道教文学与文化
高梁（1998-），男，山西临汾，硕士，研究方向：中国语言文学

通讯作者：郭中华，通讯邮箱：407173977@qq.com
www.shiharr.com- 17 -

从贤人到仙人：唐前隐士形象的演变
郭中华 1*，高梁 1

（1 石河子大学 文学艺术学院，新疆 石河子 832003）

摘要：“隐士”作为中国古代社会的一个独特群体，其形象承载着丰厚的社会思想文化信息。而隐士形象的演变
更是社会结构与信仰体系转型的缩影。唐前的隐士就经历了从“道德贤人”“神异异人”到“道教仙人”的形象
演变过程。先秦至两汉时期，儒道两家通过“守义型”“待时型”“体道型”三类隐士形象的塑造，构建起以道
德典范为核心的贤人谱系。汉魏之际，天人感应学说、象数易学与医药养生术的融合，推动隐士角色从道德贤人
转向神异异人；其预言吉凶、操控自然的能力成为乱世中民间的“代天立言”者。至六朝时期，在道教地仙理论、
玄学自然观、士族信仰需求的共同作用下，隐士通过通灵显圣、长生驻世与异象昭显等特质，最终完成了从“异
人”到“仙人”的神圣转型。隐士形象的演变实为思想竞争、知识转型与社会需求共振的结果，不仅为中古隐逸
传统提供了新的阐释路径，也为理解中国宗教文化的生成机制提供了典型案例。
关键词：隐士形象；汉魏六朝；儒家；道教
DOI：https://doi.org/10.71411/zgwxxk.2026.v1i1.679

From Virtuous Sages to Daoist Immortals : The
Evolution of Hermit Images in Pre-Tang China

Guo Zhonghua1*, Gao Liang1

（1 Shihezi University, College of Literature and Arts, Shihezi, Xinjiang, 832003, China）

Abstract: The "hermit", as a distinctive group in ancient Chinese society, embodies rich social,
ideological, and cultural connotations. The evolution of the hermit's image reflects the transfo-
rmation of social structures and belief systems. Prior to the Tang dynasty, the portrayal of he-
rmits underwent a symbolic progression from "moral sages" and "mystical figures with supern-
atural attributes" to "Daoist immortals." During the pre-Qin to Han periods, Confucian and Da-
oist traditions constructed a lineage of exemplary figures centered on moral virtue through th-
ree archetypes: the "righteous hermit", the "opportunistic hermit" , and the "Dao-embodying h-
ermit". By the Han-Wei transition, the integration of celestial-human correspondence theories,
Yijing numerology, and medical longevity practices shifted the hermit's role from moral exem-
plar to mystical intermediary. These figures, endowed with prophetic and nature-controlling a-
bilities, became grassroots "divine spokesmen" during turbulent eras. During the Six Dynasties
period, under the influence of Daoist theories of earthbound immortals, Neo-Daoist natural p-



中国文学学刊 · 古代文学与文献 第一期第 1卷

www.shiharr.com- 18 -

hilosophy, and the spiritual demands of aristocratic families, hermits acquired traits such as d-
ivine communion, immortality, and miraculous manifestations, completing their sacred transfo-
rmation from "mystical figures" to "immortals." This evolution epitomizes the interplay of ideo-
logical competition, intellectual shifts, and societal needs. It not only offers a fresh interpretiv-
e framework for medieval Chinese eremitic traditions but also serves as a case study for und-
erstanding the formative mechanisms of Chinese religious culture.
Keywords: Hermit image; Han-Wei and Six Dynasties; Confucianism; Daoism

引言
“隐士”作为中国古代社会的一个独特群体，其形象的演变不仅是思想史上的重要议题，更

是社会结构与信仰体系转型的缩影。从先秦至六朝，隐士就经历了从“道德贤人”“神异异人”
到“道教仙人”的形象演变过程。这一过程既折射出儒道思想的竞争与融合，也映射了中古社会
对超越性价值的追求。本文以汉魏六朝为核心时段，通过文献分析与历史比较，系统考察隐士形
象从“贤人”到“仙人”的转型路径，揭示其背后的知识生产机制与社会动力。本文研究聚焦三
个关键问题：其一，先秦两汉隐士如何被儒道两家塑造为道德典范的？其二，汉魏隐士神异异人
形象的展现方式及成因。其三，六朝隐士形象如何与道教神仙体系合流及合流的文化意义。通过
对这些问题的探讨，本文试图为中国思想史中的隐逸传统提供新的阐释框架。

1 道德典范：先秦两汉隐士的贤人形象
先秦至两汉时期的隐士形象，以道德典范为核心特征，其精神追求与政治理想深刻影响了士

人阶层的价值取向。这一时期的隐士虽未完全脱离现实社会，但其形象已超越生命个体，成为儒
家与道家竞相塑造的思想文化符号。按其精神特质而言，可归为三类：以道德持守为内核的“守
义型”、以时命审视为准则的“待时型”、以适性逍遥为旨归的“体道型”。三类形象虽各有侧
重，却共同勾勒出贤人隐逸的精神谱系。

首先，“守义型”隐士。这类隐士以辞让尊位、持节守义为精神标识，以拒斥权力彰显道德
高度。许由的故事最为典型：尧欲让天下于许由，许由以“鹪鹩巢于深林，不过一枝；偃鼠饮河，
不过满腹”[1]为喻，直言“尸祝不越樽俎而代之”[1]。这种对权力的疏离姿态，在《庄子·天地》
中通过伯成子高的事迹进一步具象化：禹继位后，伯成子高辞诸侯之位，躬耕田野，面对禹的质
问，他直言：“昔尧治天下，不赏而民劝，不罚而民畏。今子赏罚而民且不仁，德自此衰，刑自
此立，后世之乱自此始矣。”[1]以此批判集权对淳朴民风的破坏。

值得注意的是，此类传说中的隐士虽多具虚构色彩，但在汉代却被史家反复重塑。司马迁在
《史记·伯夷列传》中详述伯夷、叔齐“不食周粟”[2]而饿死首阳山的事迹；班固更在《汉书·古
今人表》中将许由、伯夷列为“上中仁人”[3]。在汉代史家眼里，伯夷、叔齐的隐逸行为并非消
极避世，而是以死明志，表达对周武王“以暴易暴”[2]的抗议。这种将隐逸与道德批判结合的方
式，使得隐士形象从传说走向历史，成为士人面对乱世时的精神参照。除传说中的人物之外，现
实中的人物同样被汉代史家所塑造。春秋时期持义让国者吴季札、曹子臧等人即是。《史记·吴太
伯世家》载，季札多次辞让王位，并以曹子臧“去之，以成曹君”[2]自喻，称“有国，非吾节也”
[2]。其谦让之德，与被孔子称赞“可谓至德矣，三以天下让”[2]的吴太伯一脉相承。这些人物虽
身居贵族，却以隐逸者态践行道德理想，成为持义礼让精神的化身。

其次，“待时型”隐士。这类隐士以隐遁为权宜之策，其退藏实为待明主以行其道。正如孔
子所言：“天下有道则见，无道则隐。”[4]伊尹“乐尧舜之道”[5]而耕于有莘，汤三聘方出，终
成伐夏大业；吕尚垂钓渭滨，年八十而遇文王，遂佐周室开八百年基业；傅说“衣褐带索，庸筑
于傅岩之城”[6]，武丁举以为相。王夫之《读通鉴论》卷十即谓：“伊尹之耕，傅说之筑，胶鬲



中国文学学刊 · 古代文学与文献 第一期第 1卷

www.shiharr.com- 19 -

之贾，托以隐耳。”[7]此类故事在先秦典籍中反复出现，正印证了《周易·系辞》“君子藏器于身，
待时而动”[8]的处世智慧。

而到了汉代，此类隐士形象则有了新的精神质素，更加突显出高尚的道德情操。他们洁身自
善，守义待时，“天子不得臣，诸侯不得友”[9]，即使与权贵交接，也不亢不卑。严光与光武帝
共卧，足加帝腹，面对侯霸的试探，回信讥其“怀仁辅义天下悦，阿谀顺旨要领绝。”[9]包咸拒
太守“往教”之请，坚守“礼有来学，而无往教”的原则[9]。而在乱世、昏世中，隐士更加坚守
节操，守义不出，如宣秉洞见王莽专政，有篡权企图，“遂隐遁深山，州郡连召，常称疾不仕。
王莽为宰衡，辟命不应。”[9]又如胡刚“值王莽居摄，刚解其衣冠，县（悬）府门而去，遂亡命
交阯，隐于屠肆之间。”[9]这正如《周易》所言：“天地闭，贤人隐。”[8]这些隐士并非是消极
避世，而是以隐居为名行蓄势待发之实，其追求的是更高的道德境界和人生理想。孟子所谓“天
将降大任于是人也，必先苦其心志”[10]，正是对此类隐士命运的诠释。

最后是“体道型”隐士，这类隐士超越世俗荣辱，以追求个体自由为旨趣。庄子堪称此类隐
士的缩影。《庄子》一书中以自己为主人公的数则隐逸故事，将其鄙视功名富贵、追求逍遥适性
的道隐气质表现得淋漓尽致。《秋水》篇载楚王遣使聘庄子为相，庄子以神龟“宁生而曳尾涂中”[1]

为喻，表明对权位的蔑视；同篇又以“鹓鶵非练实不食，非醴泉不饮”自况[1]，讽刺惠子贪恋相
位的世俗鄙见。此类寓言不仅展现了庄子对世俗价值的否定，更构建了“至人无己，神人无功，
圣人无名”的理想人格[1]。除此之外，列子御风而行的超然姿态、汉阴丈人拒用桔槔的守真之举、
南伯子綦“形如槁木，心如死灰”的坐忘境界，进一步强化了此类隐士“法天贵真”的精神内质
[1]。

相比来说，汉代“体道型”隐士的行止则更具现实主义色彩。严君平隐居成都卜筮，日阅数
人，“得百钱足自养，则闭肆下帘而授《老子》”[3]；郑朴躬耕于岩石之下，名震京师却终身不
仕；韩康采药山中，以“口不二价”立信于市[9]。他们的隐居方式突破了“山林”与“市井”的
界限，将道家思想融入日常生活。扬雄评价严君平说：“不作苟见，不治苟得，久幽而不改其操，
虽随、和何以加诸？”[3]恰好说明此类隐士已超越隐显之对立——其价值不在于遁世形式，而在
于通过适性逍遥的生命状态实现与自然之道的冥合。

上述先秦两汉隐士形象的贤人化，溯其缘由，实为思想竞争与社会需求共振的结果。首先看
先秦诸子典籍对隐士形象的塑造。先秦诸子之所以精心塑造这些生动的隐士人物形象，并非如后
世的文学家那样，是有意识地进行文学创作，而主要是为了阐明或宣扬他们各自的思想取向。儒
家通过伊尹、吕尚强调“穷达以时”[11]；道家以许由、庄子解构权力逻辑；墨家推崇“自苦为极”
的隐士精神[1]。陈鼓应先生说：“《庄子》这本书，‘寓言十九’，举凡山川人物，鸟兽虫鱼，
无一不是他手中的素材……其实任何人、物都只是借来表达庄子自己哲学思想的传声具罢了。”[1]

非止《庄子》一书，先秦诸子在著述时大都使用了这种“传声”技法。同时我们不难发现，先秦
典籍中所塑造的隐士多是被颂扬的对象。这种正面塑造，恰恰饱含着对自我价值观的投射。

其次，汉代史学家深受儒家思想的影响，他们依循儒家的价值观念，对隐士的行为与精神进
行美化，将其与儒家的理想人格相融合，从而塑造出具有鲜明儒家特色的隐士形象。司马迁在《史
记》中开创性地为隐士立传，但其叙事策略却暗合儒家价值观。伯夷、叔齐因“义不食周粟”[2]

饿死首阳山的事迹，本属对武王伐纣的道德质疑，却被司马迁转化为“求仁得仁”的典型[2]。他
在文中反复诘问：“或曰：‘天道无亲，常与善人。’若伯夷、叔齐，可谓善人者非邪？”[2]这
种追问表面上质疑天道的公正，实则通过凸显二人“积仁洁行”[2]却遭厄运的悲剧性，强化其道
德崇高性。又如《史记·吴太伯世家》所记季札让国的事件，司马迁加入大段文学性描写：“季札
之初使，北过徐君。徐君好季札剑，口弗敢言。季札心知之，为使上国，未献。还至徐，徐君已
死，于是乃解其宝剑，系之徐君冢树而去。”[2]这个“挂剑徐墓”的故事不见于先秦文献，实为
司马迁糅合《新序·节士》等汉代传说创作而成。通过添加“信义”细节，季札从春秋时期的政治



中国文学学刊 · 古代文学与文献 第一期第 1卷

www.shiharr.com- 20 -

人物被重塑为“延陵季子”[2]这一儒家道德符号。
再次，汉代政府为了借助隐士的影响力对民众进行教化，对隐士进行表彰与宣扬。他们通过

修建隐士祠庙、为隐士树立碑铭等多种方式，广泛地将隐士的形象与事迹传播至社会各阶层，以
此弘扬儒家的价值理念与道德观念。例如东汉初期，对宁死不屈从公孙述割据势力的李业，“光
武下诏表其闾，《益部纪》载其高节，图画形象”[9]。又如《汉书·礼乐志》记载西汉河间献王聘
求天下的隐士：“河间献王聘求幽隐，修兴雅乐以助化”[3]，主要就是希望隐士宣扬礼乐，进而
教化百姓。

与官方的表彰和宣扬相对应，当时的隐士确实对周围民众起到了潜移默化的规引作用。他们
修身养志，严于律己，实为社会大众的道德典范。如南阳人冯良，“虽处幽暗，必自整顿，非礼
不动，乡里以为师。”[12]又如周燮，“居家清处，非法不言，兄弟、父子、室家相待如宾，乡曲
不善者皆从其教。”[9]隐士们还以善化恶，以身教感化周围民众。北海人淳于恭，“善说《老子》，
清静不慕荣名。家有山田果树，人或侵盗，辄助为收采。又见偷刈禾者，恭念其愧，因伏草中，
盗去乃起，里落化之。”[9]隐士凭借其道德教化与感化之力，为维护民间的和谐与稳定做出了不
可小觑的贡献。这些行为不仅进一步巩固了隐士作为贤人的形象，还显著提升了他们在社会中的
地位与影响力。

2 神异超凡：汉魏隐士的神异异人形象
先秦两汉的隐士以贤人形象示人，其道德追求与政治理想为世人所重。但到了汉魏之际，隐

士的形象逐渐脱离了纯粹的道德范式，开始被赋予神秘色彩。此时的隐士不仅以高洁品行闻名，
更被视为能沟通天意、预知吉凶的“异人”，其形象呈现出显著的神异化特征。这一转变既延续
了贤人形象的精神内核，又为六朝隐士神仙化埋下伏笔。

汉魏文献中记载的隐士神异能力，可归纳为两类：其一预言吉凶；其二操控自然。这些能力
虽带有传说色彩，却深刻反映了时人对隐士角色的重新认知。

首先，预言吉凶。此类隐士以预知未来、解读灾异著称，其预言往往与政治兴衰、民生祸福
紧密相关。东汉南阳人樊英的事迹堪称典型。《后汉书·方术列传》载：樊英隐居壶山，“善风角、
星算，《河》《洛》七纬，推步灾异。”[9]又载其预言成都大火，云：“英谓学者曰：‘成都市
火甚盛。’……客后有从蜀都来，云‘是日大火，有黑云卒从东起，须臾大雨，火遂得灭’。”
[9]这种精准预言并非孤立个案，《后汉书》载郎宗预言京师大火，曰：“（郎宗）望气占候吉凶……
时卒有暴风，宗占知京师当有大火，记识时日，遣人参候，果如其言。”[9]《后汉书》又载任文
公预言水患：“天大旱，（任文公）白刺史曰：‘五月一日，当有大水。其变已至，不可防救，
宜令吏人豫为其备。’刺史不听……日将中，天北云起，须臾大雨，至晡时，湔水涌起十余丈，
突坏庐舍，所害数千人。”[9]更离奇者如矫慎，《后汉书》称其晚年归乡，“忽归家，自言死日，
及期果卒。”[9]隐士王远、郑玄也曾自言死日。此类预知生死的事迹，将隐士能力推向通晓天命
的高度。

与此同时，此类隐士常以拒官彰显超然之气度。如廖扶，《后汉书·方术列传》载其“尤明天
文、谶纬……州郡公府辟召，皆不应，就问灾异，亦无所对。”[9]又如董扶，《后汉书·方术列传》
载其“前后宰府十辟，公车三征，再举贤良方正、博士、有道，皆称疾不就。”[9]他们的行为暗
含“代天立言”而非“屈从王权”的象征意义。《后汉书·方术列传》将樊英、廖扶等隐士与“不
知所由来”[9]的术士们（如左慈、蓟子训等人）并列，也反映了史家对隐士神异化的默认，正如
范晔所评说：“幽赞于神明，遂知来物……时亦有以效于事也。”[9]

其次，操控自然。不少隐士被描述为能呼风唤雨、驱灾除祸的异人。其异能直接干预自然秩
序。《后汉书》载有郭宪“含酒三噀”扑灭齐国火灾的事迹：光武帝郊祀时，“宪在位，忽回向
东北，含酒三噀。执法奏为不敬。诏问其故。宪对曰：‘齐国失火，故以此厌之。’后齐果上火



中国文学学刊 · 古代文学与文献 第一期第 1卷

www.shiharr.com- 21 -

灾，与郊同日。”[9]《后汉书》又载公沙穆早年隐居东莱山，后来任弘农令时遇螟灾，于是“设
坛谢曰：‘百姓有过，罪穆之由，请以身祷。’于是暴雨，不终日，既霁而螟虫自销，百姓称曰
神明。”[9]公沙穆代民受过的仪式，体现了隐士道德与神异能力的结合。《后汉书》又载张楷“性
好道术，能作五里雾。时关西人裴优亦能为三里雾，自以不如楷，从学之，楷避不肯见”[9]。雾
术看似荒诞，实则暗合汉代“气化宇宙论”对自然元素的操控想象。《淮南子·泰族训》有“圣人
怀天气，抱天心”[13]之说，认为至德者可“精诚感于内，形气动于天”[13]。这种与天地共鸣的能
力，使得隐士即便拒绝官职，仍被视为调和天人关系的枢纽，成为君主面对灾异时不得不倚重的
对象。郭宪虽屡辞征召，隐遁终老，但也曾被强征入朝；公沙穆虽早年隐居，但后来也出任县令，
入世救灾。时人认为隐士贤人拥有如同“天神”或“神仙”般的非凡力量，能够帮助君王消除世
间的灾祸，为人间带来太平。正如《太平经》所言：“贤明异术，可以长安天下而消灾异。古者
圣人在位，常力求隐士贤柔，可以共理。”[14]

汉魏隐士形象的神异化绝非偶然现象，而是思想嬗变、学术转型与社会动荡共振的结果。细
究其成因，我们可从天人感应学说的制度化、易学占验的普及化、医药养生的神秘化三个维度展
开分析。

首先，天人感应说的理论奠基。“天人感应”这一传统观念可追溯至《尚书》与《诗经》。
在《左传》中我们已能窥见相对完整的表述，如大夫文士伯就曾说：“国无政，不用善，则自取
谪于日月之灾。”[15]意谓上天对国政的善恶皆有感应，执政者要依善治政，否则将自取其咎。上
天处处感应着人间的行为，自然要以某种异象预兆示意人间，因而“灾异说”从汉代开始蔚为大
观，汉儒对其理论进行了充分的论述。董仲舒《春秋繁露》说：“凡灾异之本，尽生于国家之失，
国家之失乃始萌芽，而天出灾害以谴告之；谴告之，而不知变，乃见怪异以惊骇之；惊骇之，尚
不知畏恐，其殃咎乃至。”[16]他认为，天和人之间存在着一种神秘的联系和感应关系，人的行为
和思想可以影响到天的运行和变化，从而导致各种自然灾害和异象的出现。这种思想在当时社会
中广泛传播，人们开始关注自然现象的变化和征兆，试图从中寻找天意和命运的启示。

古代素有记述的传统，《诗》《书》等五经中详细记载了灾异现象，并提供了圣人对上天旨
意的解读，所以汉代官方将灾异解释权收归经学博士。但隐士群体因兼具儒学修养与方术技能，
逐渐成为民间阐释天意的重要力量。《后汉书·郎顗传》载其多次借星象异常上书直言：“今月十
七日戊午，征日也，日加申，风从寅来，丑时而止。丑、寅、申皆征象，不有火灾，必当为旱。”
[9]这种将天文历算与运程预言结合的阐释方式，使得隐士在民间获得通天彻地的声望，隐士逐渐
被赋予了一道神秘而超凡的光环。

其次，易学占验的普及。汉魏时期的隐士熟读儒家经典，尤其是易学，并用于卜筮，增加了
其行为的神秘性。如郎宗“学《京氏易》”[9]；景鸾“能理《齐诗》《施氏易》”[9]；任安“少
游太学，受《孟氏易》”[9]。《汉书·艺文志》载当时易学流派已有“十三家，二百九十四篇”[3]。
随着术数、灾异、谶纬思想的盛行，易学家注《易》时往往会将卦象、爻数与天文、历法、阴阳
等联系在一起，从而形成了注重占验、卜筮的象数易学。易学史上的这一转变，跟隐士不无关系，
如象数易学家焦延寿便是“独得隐士之说，托之孟氏，不相与同”[3]。许多隐士还以卖卜为生，
通过占卜预测来为人解疑与消灾。如严君平雅性澹泊，不好仕途，“专精大《易》，耽于《老》
《庄》，常卜筮于市”[17]；姜肱不愿与宦官同流合污，“遂羸服间行，窜伏青州界中，卖卜给食”[9]；
范冉性格狷急，不能从俗，“议者欲以为侍御史，因遁身逃命于梁沛之间，徒行敝服，卖卜于市”
等等[9]。范晔在《后汉书·方术列传》中直言：“占也者，先王所以定祸福，决嫌疑，幽赞于神明，
遂知来物者也。”[9]当隐士通过占卜准确预言事件时，其“通神”形象自然深入人心。

再次，医药养生的神秘化。汉魏隐士常以采药卖药为生，且精通医术、养生术，妙手济世，
行止上颇具超越凡人的神秘色彩。早在秦朝就有安期先生，“卖药于东海边”[18]。《后汉书·逸
民列传》中所述台佟、韩康均是如此。台佟隐居于武安山，“凿穴为居，采药自业”[9]。韩康避



中国文学学刊 · 古代文学与文献 第一期第 1卷

www.shiharr.com- 22 -

名于市，“常采药名山，卖于长安，口不二价，三十余年。”[9]东汉后期隐士韦豹为躲避梁冀征
召，遁入云阳山，也采药为生。汉末庞公携妻儿登鹿门山，“因采药不返”[9]。与此同时，这些
隐士还善用草木之性以调养身体、防病延年，如涪翁精于医学，“著《针经》《诊脉法》传于世”
[9]；壶翁授费长房“悬壶济世”之术，令其“医疗众病，鞭笞百鬼”[9]。有些隐士还热衷于导引、
吐纳和辟谷之类的方术，如矫慎“仰慕松、乔导引之术”[9]。又据袁宏《后汉纪》所载，郭泰说
自己之所以归隐，是想要“岩栖归神，咀嚼元气，以修伯阳、彭祖之术”[12]。虽然也有可能是郭
泰的托辞，但在当时知识分子看来，这些方术的确有助于延年益寿。

这种生计方式与养生术的结合，催生出了世人对隐士的神秘化认知。时人将隐士对医药、养
生知识的垄断赋予了“仙术”色彩，如华佗“晓养性之术，年且百岁而犹有壮容，时人以为仙。”
[9]这种将医药养生与修仙术混同的认知，实为道教丹鼎派的前奏。王充《论衡·道虚篇》虽批判“道
家相夸曰：‘真人食气，以气而为食’”[19]，却从侧面印证了时人对隐士养生术的神化倾向。

综上所述，汉魏隐士神异异人形象，是多重因素共同作用的结果：天人感应说赋予其民间场
域阐释天意的权威，象数易学提供技术手段，医药养生术建构神秘光环。这三重因素共同塑造出
兼具贤人品德与异人能力的隐士形象。樊英推演灾异、张楷作雾遁形、韩康卖药立信的典籍记载，
所见的不仅是个体传奇，更是整个时代对天人关系的集体想象。隐士通过超自然能力重塑自身权
威，成为乱世中连接天人的特殊纽带。这一形象演变，既延续了先秦贤人的道德内核，又为六朝
时融入道教神仙体系开辟了道路，堪称中古隐士形象史的关键转折。

3 超越凡尘：六朝隐士的道教仙人形象
汉魏之际的隐士虽被赋予神异色彩，但本质上仍以道德贤人的形象为核心。然而到了六朝时

期，隐士形象发生了根本性蜕变，其超凡特质不再局限于预言吉凶或操控自然，而是彻底融入道
教神仙体系，具备了“地仙”与“活神仙”的形象特征。这一转变不仅标志着隐士形象与神仙信
仰的深度融合，更折射出六朝社会对超越生死的终极追求。如果说汉魏隐士是沟通天人的“异
人”，那么六朝隐士则已然成为游走于人间与仙界的“半神”。二者的差异主要体现在三个方面：
其一，汉魏隐士的异能多服务于现实政治与民生（如禳灾、预言），而六朝隐士的神通更强调长
生久视与超脱尘世；其二，汉魏隐士的事迹多依附于儒家经典阐释（如《易》学与灾异说），六
朝隐士则直接依托道教经典（如《抱朴子》《真诰》）；其三，汉魏隐士仍被视为具有特殊能力
的凡人，六朝隐士却普遍被视为得道成仙的仙人，其形象、居所与行为均被赋予神圣性。

六朝文献中记载的神仙化隐士，按其特质可划分为三类：
其一为“通灵显圣型”。此类隐士能感应天地、驱使鬼神，其异能远超汉魏时期的占卜预言

之术。如刘宋时期的顾欢，《南史·隐逸传》载其隐居剡中时，“山阴白石村多邪病，村人告诉求
哀，欢往村中为讲《老子》，规地作狱。有顷，见狐狸鼋鼍自入狱中者甚多，即命杀之。病者皆
愈”[20]。更令人惊叹的是他对国家命运的预判能力，“元凶劭弑逆，欢谓弟子曰：‘非尔所图，
勿预也。’劭败后，人服其先识”[20]。其异能已突破对个体命运的窥测，上升到洞知国运的层面。
与此相类，郭璞精于术数，《晋书》称其“攘灾转祸，通致无方”[21]，太守胡孟康见数千赤衣人
围其家，郭璞“为符投于井中，数千赤衣人皆反缚，一一自投于井”[21]，后又预言自身死于王敦
之乱。《晋书》又载淳于智“善厌胜之术……消灾转祸，不可胜纪，而卜筮所占，千百皆中……
应詹少亦多病，智乃为符使詹佩之，诵其文，既而皆验。”[21]葛洪在《抱朴子》中强调：“上士
入山，持《三皇内文》及《五岳真形图》……则木石之怪，山川之精，不敢来试人。”[22]而郭璞、
淳于智的异能，正是对道教此类符箓理论的实践印证。这些记载表明，六朝隐士的神奇能力已从
汉魏的占验之术，演变为道教“役使鬼神”的神异之法。再如萧齐时期的卢度，《南史·隐逸传》
称其隐居庐陵三顾山时，“鸟兽随之。夜有鹿触其壁，度曰：‘汝勿坏我壁。’鹿应声去。屋前
有池养鱼，皆名呼之，次第来取食乃去。”[20]这种与自然生灵的默契沟通，恰是道教“物我合一”



中国文学学刊 · 古代文学与文献 第一期第 1卷

www.shiharr.com- 23 -

境界的具象化展现。
其二，“长生驻世型”。此类隐士通过服食炼丹、导引辟谷等道术突破生死界限，实现长生

久视的生命追求。东晋陶淡就是其中代表，《晋书·隐逸传》载：“淡幼孤，好导养之术，谓仙道
可祈。年十五六，便服食绝谷，不婚娶。家累千金，僮客百数，淡终日端拱，曾不营问。”[21]

他不仅拒绝世俗生活，更通过极端修炼追求肉体不朽。这与汉魏隐士“卖卜自养”的生存方式形
成鲜明对比。再如刘宋时期的刘凝之，《宋书·隐逸传》载其隐居衡山后：“登高岭，绝人迹，为
小屋居之，采药服食，妻子皆从其志。”[23]这种全家隐遁、共修仙道的模式，显示出神仙信仰已
渗透至家庭伦理层面。

更值得关注的是，隐士羽化成仙的记载。《晋书》载：许迈“时欲断谷……常服气，一气千
余息……莫测所终，好道者皆谓之羽化矣。”[21]又如《南史·隐逸传》载邓郁“断谷三十余载，
唯以涧水服云母屑……神仙魏夫人忽来临降，谓郁曰：‘君有仙分，所以故来，寻当相候。’……
少日无病而终。山内唯闻香气，世未尝有。”[20]此类隐士的修炼方式，直接践行了葛洪“假求外
物以自坚固”[22]的丹道理论，将长生追求从玄想转化为可操作的实践体系。这不仅强化了隐士驻
世长生的仙道形象，更通过飞升成仙的结局，将道教形神俱妙的理想推向极致。

其三，“异象昭显型”。此类隐士常伴生超自然现象，昭示其得道成仙的非凡身份。史料典
籍中此类记述并不鲜见。《晋书》载葛洪死后“颜色如生，体亦柔软，举尸入棺，甚轻，如空衣，
世以为尸解得仙。”[21]《晋书·隐逸传》载东晋郭文入大辟山后，“猛兽为暴，入屋害人，而文
独宿十余年，卒无患害。”[21]《南史·隐逸传》详述南齐徐伯珍的事迹，谓其隐居九严山后，“阶
户之间，木生皆连理。门前生梓树，一年便合抱。白雀一双栖其户牖，论者以为隐德之感焉。”[20]

《南史》载陈朝马枢“目精洞黄，能视暗中物。有白燕一双，巢其庭树，驯狎格庑，时至几案，
春来秋去，几三十年。”[20]《华阳陶隐居内传》描述陶弘景所隐居的茅山，“潜光隐耀……榛芜
不生……灵芝秀于下馆，甘露被于昭台，毛龟泳于前塘，白鼠见于药屋，皆致真之巨符，瑞圣之
丕迩。”[24]《真诰》记东晋马朗的居所，“每有神光灵炁见于室宇……有青衣玉女，空中去来，
状如飞鸟。”[25]此类记述不仅是个人修行的见证，更将隐逸实践与道教成仙理想融为一体，较之
汉魏时期的异能传说，显然更具系统化。与此同时，此类记载通过赋予隐士居所以神圣性，也为
后世道教洞天福地说的形成提供了铺垫。

上述三类神仙化隐士的出现，标志着六朝隐逸文化质的飞跃。当我们将视线投向现象背后的
成因，可以发现三个至关重要的因素：道教地仙说的理论建构、玄学思潮的精神转向以及士族社
会的信仰需求。这三者相互交织，共同构成了隐士形象神仙化的历史动力。

首先，道教“地仙说”的理论建构，为隐士形象神仙化提供了根本依据。葛洪在《抱朴子》
中明确将仙人分为三等：“上士举形升虚，谓之天仙；中士游于名山，谓之地仙；下士先死后蜕，
谓之尸解仙。”[22]这种等级划分具有革命性意义——它将修仙实践从虚无缥缈的天界拉回现实山
林，使“地仙”成为士人可以企及的生命目标。地仙理论调和了世俗与超越的矛盾，隐士既不用
抛家舍业，又能通过采药炼丹在山林里修炼成仙。葛洪进一步强调：“山林之中非有道也，而为
道者必入山林，诚欲远彼腥膻，而即此清静也。”[22]这种理论直接将隐逸山林等同于修仙必经之
路，为士人隐居修道提供了神圣的合法性。陶弘景在《真诰》中更以茅山为例，宣称“大天之内，
有地中之洞天三十六所，其第八是句曲山之洞，周回一百五十里，名曰金坛华阳之天。”[25]从而
吸引了大批隐士聚居修炼。他通过虚构仙人杨羲、许谧降授经书之事，将隐士修行与仙界直接连
通，使隐士的日常居所升格为仙界在人间的投影。

在理论建构之外，道教的仪式实践也强化了隐士的神圣性。如《抱朴子》规定入山修道者需
“持《三皇内文》及《五岳真形图》”[22]“立七十二精镇符”[22]。可以说，道教经典不仅提供了
修仙方法论，更构建了完整的符号系统，将隐士的日常行为（采药、服食、辟谷）转化为神圣的
修仙仪式。这一理论直接催生了如徐伯珍、马枢等“异象昭显型”隐士的出现。



中国文学学刊 · 古代文学与文献 第一期第 1卷

www.shiharr.com- 24 -

其次，玄学思潮的深化推动了隐逸内涵的根本转变。王弼注《老子》“人法地，地法天，天
法道，道法自然”[26]时，指出：“自然者，无称之言，穷极之辞也。”[26]这种对“自然”本体的
哲学思辨，使六朝隐士的追求超越汉魏时期的道德坚守，转向对“道”的终极体悟。郭象在《庄
子注》中发展出“适性逍遥”理论，认为“夫小大虽殊，而放于自得之场，则物任其性，事称其
能，各当其分，逍遥一也。”[27]这种思想深刻影响了隐士的价值取向——他们不再纠结于仕隐的
人生抉择，而是将隐逸本身视为实现“自然之性”的途径。

东晋玄学注重将“自然”本体与个体生命实践相融合，其“即体即用”的思维模式，直接催
化了隐逸行为向修仙实践的转型。这一时期的玄学家，如支遁以佛解玄，在《逍遥论》中强调“至
人乘天正而高兴，游无穷于放浪”[28]，其“即色游玄”理论不仅深化了自然观，更将隐逸的终极
目标指向“与造化同流”的仙道境界。更为重要的是，东晋玄学通过“山水悟道”的审美转向，
重构了隐逸空间的神圣性。谢安隐居东山时“出则渔弋山水，入则言咏属文”[28]；许询“好泉
石……隐于永兴西山”[29]。他们将自然山水视为体悟玄理的媒介。孙绰在《游天台山赋》中提出
“浑万象以冥观，兀同体于自然”[30]，将玄学“体无”的抽象思辨转化为栖山饮涧的具体修行，
其笔下天台山“玄圣之所游化，灵仙之所窟宅”[30]的描写，使隐士栖居之地兼具玄境与仙窟的双
重特质。

再次，士族社会的信仰需求催化了隐士形象的神圣建构。六朝门阀政治下，士族既需维持现
世特权，又渴望突破生死局限，这种矛盾心态催生出对“地仙”的狂热崇拜。《晋书·郗愔传》载
郗愔“与姊夫王羲之、高士许询并有迈世之风，俱栖心绝谷、修黄老之术。”[21]王羲之晚年与道
士许迈“共修服食，采药石不远千里”[21]，可见修仙已成为顶级士族的集体行为。陈郡谢氏、琅
琊王氏等大族通过资助隐士、修建道观等方式，既巩固自身文化权威，又使神仙化隐士成为门阀
政治的象征性资本。这种需求推动史家对隐士事迹进行神圣化加工，如《南史》刻意渲染徐伯珍
居处的祥瑞异象，实则是为满足士族对“人间仙境”的想象。

另一方面，佛教轮回观刺激了道教对“即身成仙”的强调。慧远《沙门不敬王者论》宣扬“形
尽神不灭”[31]，以佐证六道轮回的真实性。而葛洪在《抱朴子内篇》中则针锋相对，指出：“夫
神仙之法，所以与俗人不同者，正以不老不死为贵耳。”[22]《神仙传》亦宣称“仙人者，或竦身
入云，无翅而飞；或驾龙乘云，上造天阶。”[32]佛道之间在思想领域的竞争，促使道教将隐士塑
造成现世成仙的典范。而这种对肉体飞升的渲染，恰与士族追求现世永享的心理深度契合。葛洪
宣称“求长生者，正惜今日之所欲耳”[22]，实则为士族提供了纵情享乐与修道成仙并存的解决方
案。这种功利化的信仰模式极大加速了隐士神仙化的进程。

总之，六朝隐士的神仙化绝非偶然现象，而是理论思潮与社会现实共振的产物。道教地仙说
提供了神圣依据，玄学思想赋予了哲学深度，士族需求注入了现实动力。在三者的交织作用下，
隐士最终完成了从“贤人”到“异人”再到“仙人”的形象蜕变。这种转变不仅重塑了中古时期
的隐逸传统，更深远影响了后世道教神仙体系的建构。当我们审视顾欢驱邪、陶淡绝谷、徐伯珍
显瑞等记载时，所见不仅是历史人物的神奇事迹，更是整个时代精神追求的鲜活投射。

4 结语
综上所述，从贤人到仙人的隐士形象演变，本质上是中古思想史中神圣性建构的典型案例。

先秦两汉时期，隐士作为儒道思想的实践载体，通过持节守义、待时行道与适性逍遥，完成了贤
人谱系的伦理奠基。汉魏之际，在天人感应与象数易学的知识转型中，隐士被赋予预言吉凶、操
控自然的神异能力，成为沟通天人的特殊中介。至六朝时期，道教地仙理论、玄学自然观与士族
信仰需求的共同作用，最终将隐士推入神仙谱系，实现“人间”与“仙界”的符号同构。这一过
程不仅反映了儒道思想对隐逸价值的争夺与调和，更揭示了中古社会通过神圣叙事重构现实秩序
的内在逻辑。在此基础上可进一步探讨隐士形象在唐宋时期的世俗化转型，或对比佛教隐修传统



中国文学学刊 · 古代文学与文献 第一期第 1卷

www.shiharr.com- 25 -

对道教神仙叙事的冲击，以深化对隐逸文化多元形态的理解。

参考文献：
[1] 陈鼓应. 庄子今注今译[M]. 北京: 中华书局, 2020.

[2] [汉]司马迁. 史记[M]. 北京: 中华书局, 1959.

[3] [汉]班固. 汉书[M]. 北京: 中华书局, 1962.

[4] 杨伯峻. 论语译注[M]. 北京: 中华书局, 2018.

[5] 杨伯峻. 孟子译注[M]. 北京: 中华书局, 2010.

[6] [清]孙诒让. 墨子间诂[M]. 北京: 中华书局, 2001.

[7] [清]王夫之. 读通鉴论[M]. 北京: 中华书局, 2013.

[8] 李学勤. 十三经注疏•周易正义[M]. 北京: 北京大学出版社, 1999.

[9] [宋]范晔撰. 后汉书[M]. 北京: 中华书局, 1965.

[10] 杨伯峻. 孟子译注[M]. 北京: 中华书局, 2010.

[11] 李零. 郭店楚简校读记[M]. 北京: 中国人民大学出版社, 2007.

[12] [晋]袁宏. 后汉纪[M]. 北京: 中华书局, 2017.

[13] 何宁集. 淮南子集释[M]. 北京: 中华书局, 1998.

[14] 王明. 太平经合校[M]. 北京: 中华书局, 1960.

[15] 杨伯峻. 春秋左传注[M]. 北京: 中华书局, 1981.

[16] [清]苏舆. 春秋繁露义证[M]. 北京: 中华书局, 1992.

[17] 刘琳. 华阳国志新校注[M]. 成都: 四川大学出版社, 2015.

[18] 王叔岷. 列仙传校笺[M]. 北京: 中华书局, 2007.

[19] 黄晖. 论衡校释[M]. 北京: 中华书局, 1990.

[20] [唐]李延寿. 南史[M]. 北京: 中华书局, 1975.

[21] [唐]房玄龄. 晋书[M]. 北京: 中华书局, 1974.

[22] 王明. 抱朴子内篇校释[M]. 北京: 中华书局, 1985.

[23] [梁]沈约. 宋书[M]. 北京: 中华书局, 1974.

[24] 道藏(第 5册)[M]. 北京: 文物出版社, 1988.

[25] 赵益. 真诰[M]. 北京: 中华书局, 2011.

[26] 楼宇烈. 老子道德经注校释[M]. 北京: 中华书局, 2008.

[27] [清]郭庆藩. 庄子集释[M]. 北京: 中华书局, 2013.

[28] 余嘉锡. 世说新语笺疏[M]. 北京: 中华书局, 2011.

[29] [唐]许嵩. 建康实录[M]. 北京: 中华书局, 1986 年版.

[30] [清]严可均. 全上古三代秦汉三国六朝文(第 3册)[M]. 上海: 上海古籍出版社, 2009.

[31] 李小荣. 弘明集校笺[M]. 北京: 中华书局, 2013.

[32] 邱鹤亭. 神仙传注译[M]. 北京: 中国社会科学出版社, 2004.


	1道德典范：先秦两汉隐士的贤人形象
	2神异超凡：汉魏隐士的神异异人形象
	3超越凡尘：六朝隐士的道教仙人形象
	4结语

